

Franzesca Sante â?? â??22.2.22â?• (Howphelia, 2022)

## **Descrizione**

E spengo la luce e poi dormo.

â??Il corpo di mio fratello era morto, lâ??immortalità era morta con luiâ?• (Marguerite Duras, Lâ??amante)

â??Noi, ci abbatte il fato perché ingaggiamo battaglie: / loro muoiono perché vedono nel futuroâ?• (Osip Mandelâ??stâm, *Tristia*)

â??scrivi sulla morte / Iì cadono i bambini i fiori / che pensiamo per sempreâ?•

(Nadia Agustoni, Lettere della fine)

Aldo Rossi ha scritto nella propria *Autobiografia scientifica* che «forse solo le distruzioni esprimono completamente un fatto». Lâ??architetto e pensatore â?? lâ??immaginario del quale era peraltro particolarmente legato alla città dove Ã" ambientato, o meglio da cui Ã" *infestato*, il libro di Franzesca Sante, Venezia â?? ha scritto anche che il compito dellâ??architettura devâ??essere essere quello di *dimenticare lâ??architettura*: di sparire, togliersi per lasciare spazio *ai luoghi*, allo svolgersi della vita e della morte («Noi potremmo parlare di una scuola, di un cimitero, di un teatro; ma sarebbe più preciso dire la vita, la morte, lâ??immaginazione» Rossi 1981).

Ecco, similmente, 22.2.22 di Franzesca Sante â?? uscito con le edizioni Howphelia nellâ??ottobre del 2022 â?? Ã" un libro che della sua (pur oculatamente, quasi maniacalmente costruita) architettura si dimentica, nel tentativo di fare spazio ed esibire oscenamente la vita e la morte di Qualcuno; un libro

che vuole *dimenticare la letteratura*, tanto dal punto di vista della forma â?? ibrida, prosimetrica, plurilistilistica e plurilinguistica, iper-, meta-, quindi finalmente anti-letteraria â?? quanto dal punto di vista del contenuto e delle intenzioni, ben più filosofiche che estetiche, che lo informano dal profondo.

«Forse solo le distruzioni esprimono completamente un fatto». Proprio e solo raccontando di una distruzione, 22.2.22 esprime completamente un fatto: la morte di Anna Bartoli, una ragazza di 22 anni â?? non importa più di tanto se persona, personaggio, eteronimo o alter-ego dellâ??autrice, simbolo o figura, tutti, nessuno â?? che decide di togliersi la vita facendosi esplodere con una bomba fatta in casa e causando così la morte di altre tre persone.

Il libro si presenta come lâ??urgente ricostruzione di una *distruzione*, ripercorsa retrospettivamente attraverso lâ??operazione postuma per eccellenza â?? lâ??unica in grado di rendere davvero conto di una morte, quindi di una vita (se «La morte Ã" questione di vita», p. 64; e se «conosciamo meglio i morti che i vivi», p. 70): il montaggio. Note sul telefono, stralci di conversazioni, poesie â?? il tutto inframmezzato da randomici *daily updates* e *advertisement* che, assecondando e riproducendo sulla pagina lâ??a-logica algoritmica del web, aprono squarci di (non-)senso su un mondo ammorbato dalla pandemia di Covid-19.

Attraverso questo montaggio, frutto di una vera e propria operazione di *filologia digitale*, il libro tenta di rimettere insieme i brandelli â?? letteralmente esplosi â?? della vita e del corpo di Anna; e, soprattutto, di rispondere alla domanda posta dallâ??autrice, in *incipit*, con quella voce gelidamente giornalistica che la espone chimerica al lettore solo allâ??inizio e alla fine del libro: *Chi era Anna Bartoli?* 

Anna: una ragazza che, come tante e tanti di oggi, si sente «al centro del niente» (p. 17): espressione che, al di qua della sua fortissima pregnanza esistenziale e filosofica, mette efficacemente a fuoco anche quella «negazione dellâ??esperienza» (Benjamin 1936) che sembra caratterizzare, su un piano più meramente sociologico, una contemporaneità insensatamente sovra-esposta al flusso delle informazioni, delle immagini, delle possibilitÃ.

«La catastrofe Ã" ogni giorno in cui non accade nulla» (p. 17), scrive Anna in una delle prime note. Non accade nulla, perché, con Wittgenstein, «II mondo Ã" ciò che accade» ma non Ã", non siamo noi; e niente pare riguardarci, ricambiare il nostro sguardo con uno sguardo uguale (la benjaminiana aura). Ne deriva un corto-circuito cognitivo, e di rimando esistenziale: quanto più ci si sente esposti agli eventi e alle vorticose possibilità del mondo, tanto più ci si scopre incapaci di «tradurre» tutto quanto ci si offre «in esperienza» (Agamben 1991). Il mondo, come la casa, Ã" per Anna «uno spazio abitabile che non mi apparteneva» (p. 17). Persino la morte del padre sembra lasciarla indifferente: «Non ho nulla dentro [â?¹]. E, ora che sono anchâ??io qui a bere il mio spritz, della morte di mio padre forse neanchâ??io me ne interesso» (p. 68).

Nel potere â?? fare, vedere, essere â?? tutto, lâ??essere erra fino a scomparire («ma non ho la minima idea di cosa devo fare, dato che tutto Ã" solo potenziale», p. 21); va a stare *nel centro del niente*, nel paradosso di unâ??esposizione che, mentre sovra-espone al possibile, cela e nega il reale. *Quando mi vidi non câ??ero*, si intitola la prima sezione del libro, con esplicito riferimento a unâ??opera dellâ??artista concettuale Vincenzo Agnetti che chiarisce, senza ombre, la natura più profondamente esistenziale e *meta-*fisica che fisica della scomparsa di Anna.

Anna Ã", infatti, capronianamente scomparsa a sé stessa ben prima di morire; scomparsa alla possibilità di tradurre il mondo in esperienza; scomparsa già e soprattutto da viva (i morti non

scompaiono, muoiono: e semmai *appaiono*, morendo, morti<sup>[1]</sup>); e poi, accortasi della propria stessa scomparsa, «alla fine scelse la cosa più difficile: la scelta» (ancora Agnetti). «Un gesto estremo di coraggio e generosità » (p. 104), la scelta di morire; di smettere di essere-morta; di smettere di stare scomparendo, al gerundio, durante la vita («Aspettiamo tutti solo di scomparire, mi sembra che questa sia la vita», p. 19).

Ben più che unâ??indagine sociologica sulla decadenza dei nostri tempi, 22.2.22 è allora unâ??inchiesta filosofica, poetica, esistenziale, metafisica sulla vita, la morte, il linguaggio, lâ??arte, lâ??umano: in una parola sul senso, la cui ricerca ci caratterizza come specie, caratterizza «gli animali che dunque siamo» (Derrida 2002): «armati di pensiero simbolico» (Anna, p. 98). Un libro che osa porsi le grandi domande; quelle del bambino, del «mondo-bambino» che è continuamente «en train de naitre», «de òtre» «de nâ??òtre» (p. 105), e della lingua-bambina, la poesia, che similmente e continuamente nasce, è, muore: Chi era Anna Bartoli? Vale a dire: Che cosâ??è reale. Qual è il senso. Chi è, sono, chi siamo, dove. Tutti. «Che cosa stiamo a fare qui» (Fortini 1973).

Sono, insomma, le domande della poesia: di quella lingua pre- o post-linguistica che, nel dirsi *in-fante* e fragile, ci scopre nella nostra natura più vera, nella nostra impossibilità di dire, di centrare un senso. La lingua che più di tutte espone (e a un tempo neutralizza â?? *être*, *nâ??être*) â??lâ??armaâ?• tutta umana del pensiero simbolico. La lingua che riesce a «non separare il no dal sì» (Celan 1955), lâ??essere dal non essere. Niente-tutto. «Poesia-infanzia [â?l] qualche cosa che non riesce ad articolare le sue giuste parole, ma che certamente avrà il sentimento dei sì e dei no essenziali», «qualche cosa che avrà una sua balbuzie; come quasi tutto oggi, se non pontifica fanaticamente e se non tace in perfidia, balbetta» (Zanzotto 1965).

Per questo, Ã" la poesia la vera, lâ??intima, lâ??ultima lingua di questo libro. La poesia quale strumento cognitivo e filosofico che interroga le zone estatiche di noi, i limiti e le *dismisure* del nostro linguaggio e *quindi* del nostro mondo. Nel prosimetro intitolato *La realtà o la scrittura?*, sentiamo distintamente la lingua scavalcare sé stessa, estatica come la ragazza che ha appena deglutito «un bicchierino di funghetti allucinogeni a mollo»: e traboccare, invocare *verit*à nel grido del maiuscolo, «SOLO VERITÃ?» (p. 47). Solo la lingua frantumata, traboccante e balbettante può invocare veritÃ, cercarla: non pretendendo di dirla, non separando il no dal sì, portando la lingua oltre la lingua, oltre il pensiero: «per ancora mai avrei voluto non ero â??che quella che ero / per ancora quella voluto non ero, ma avrei» (p. 82).

Lo sperimentalismo (ma direi piuttosto la zanzottiana *balbuzie*) della forma di *22.2.22*, segno della struggente battaglia cognitiva ingaggiata dalla sua autrice, Ã" messo in ultima istanza a servizio della spaventosa *classicit*à del suo contenuto: la classicità del pensiero che torna su sé stesso dallâ??inizio della storia; che si pone da sempre le stesse domande, di là dalle contingenze fattuali che (in parte, ma indubbiamente) lo determinano. Per questo la storia di Anna incrocia e contiene sincronicamente tutta/e le/a storie/a dellâ??umanitÃ, passate e future («2000 a.C., ore 12.76, batteria 5%», p. 98; «Ricordo perfettamente la forma delle nuvole astrali la mattina del 22 febbraio 2084», p. 57); per questo «quella di cui ti racconto», ci dice la ragazza, «Ã" una storia vecchia / quanto il mondo â?? ha quasi 22 anni» (p. 82).

Questa classicità del contenuto emerge completamente e senza filtri nella sezione intitolata *Requiem* per Sante Bartoli, diario e â??racconto filosoficoâ?• intorno alla morte del padre di Anna, Sante, giÃ

ammalato di cancro e infine infettato dal virus Covid-19. Qui, si incontra la luminosa limpidezza di una lingua che, senza più ricorrere alla mediazione dello sperimentalismo, si misura direttamente con il più classico dei tòpoi: la morte, appunto, un «vuoto» che «anche al trapano resiste» (Montale 1971), un *niente* che però *significa* e *sopporta*, contro il niente insensato e intollerante del vivere: «io che tanto non sono niente e tu che sei *quel niente che tutto sopporta*» (p. 74). Un niente-morto cui il niente-vivo di Anna aspira a ricongiungersi â?? tanto più ora che lâ??ha vista, la Morte, quale dato e fatto di realtÃ, fisicamente posata su una «mattonella rosa», allâ??ospedale di Mestre (p. 63).

La morte: generatrice di comunità sovra-storiche e sovra-individuali e (forse unica) generatrice, pure *in extremis*, di senso: «Câ??Ã" qualcosa che nella morte affioraâ?¦Â» (p. 79). La stessa sincronia temporale di cui si Ã" detto â?? e la sovrapponibilità della storia di Anna con la/e storia/e del mondo â?? Ã" possibile proprio grazie alla morte, capace di innescare la dialettica *naitre-être-nâ??etre* e così di sconfiggere la linearità della Storia. E Anna, che «odi[a] la Storia» (p. 70), inizia infatti a desiderare la sua negazione: la morte, che accomuna il destino suo e di Sante a quello di tutti («Cosa sarebbe successo se fossi morto 20.000 anni fa?», p. 71) â?? pure a quello del lettore, cui Anna Franzesca. si rivolge, ricordandogli minacciosamente la (de-) *finitezza* del vivere: «Ogni tuo primo piano può essere quello definitivo, lettore» (p. 68).

Pure il pensiero pare acquietarsi, fin quasi a morire, nella pace a-temporale del *Requiem*; fermarsi a riposare, classicamente come i monumenti della classicit *stanno*, immobili e prima del tempo e degli eventi. Nel resto del libro â?? nella forma ri-/in-franta delle note â?? il pensiero di Anna Ã" «troppo veloce per essere seguito» (p. 47), troppo vivo; si rimette in moto appena arrestatosi («Tutto questo non ha più senso. Ci devo ripensare», p. 85), come in un appuntamento continuamente mancato con sé stesso e col tempo («Il nostro autobus arriva sempre in ritardo, il tempo arriva sempre puntualeâ?!», p. 82). Ã? un pensiero talmente inarrestabile da consumare, letteralmente, *le batterie* del telefono â?? che si spegne con la morte della ragazza, suggerendo peraltro unâ??inquietante e pericolosamente verosimile osmosi corpo-cellulare â?? e della vita.

Ecco che proprio lâ??estenuante, la consumante interrogazione sullâ??essere e il senso innesca nella ragazza-autrice-filosofa il desiderio di rimuovere e sublimare «il limite» della «struttura biomeccanica del nostro corpo» (p. 72), ovvero la sua deperibilitÃ: un desiderio regressivo-progressivo di morte («ora che sei progredito», dice Anna al cadavere del padre, p. 73) e, più in fondo ancora, di ricongiungimento del corpo allâ??inorganico («O autobus. La vita dellâ??uno nellâ??altro. Prima di ritornare io cenere e tu lamiera», p. 86) e agli oggetti, detentori di una verità immobile e intransitabile, *intransitoria*, marmorea â?? una verità che non consuma batterie: «Lâ??oggetto Ã". e lâ??uomo occupa il suo spazio» (p. 86).

Così, la metafisica che pure informa il libro dal profondo non Ã" metafisica del divino (e, se lo Ã", lo Ã" nel segno di una celaniana teologia negativa); ma una sorta di â??metafisica della fisicaâ?• che parte dallâ??organico-fisico (il corpo, Anna) per cercare, attraverso di esso e soprattutto attraverso la sua distruzione (lâ??esplosione), lâ??essere oggettivo, oggettuale, esente dalla dialettica nascere-essere-morire: lâ?? $\tilde{A}$ ".  $\tilde{A}$ ? la ricerca dellâ?? $\tilde{A}$ ", dellâ??it, ingaggiata pure da unâ??autrice vicina a Franzesca come Clarice Lispector:  $\hat{A}$ ". Ogni cosa ha unâ??istante in cui  $\tilde{A}$ ". Voglio impossessarmi dellâ?? $\tilde{A}$ " della cosa $\hat{A}$ ».  $\hat{A}$ «Ma la parola pi $\tilde{A}$ 1 importante del linguaggio ha unâ??unica lettera.  $\tilde{A}$ ":  $\tilde{A}$ ?. $\hat{A}$ » (Lispector 1973).

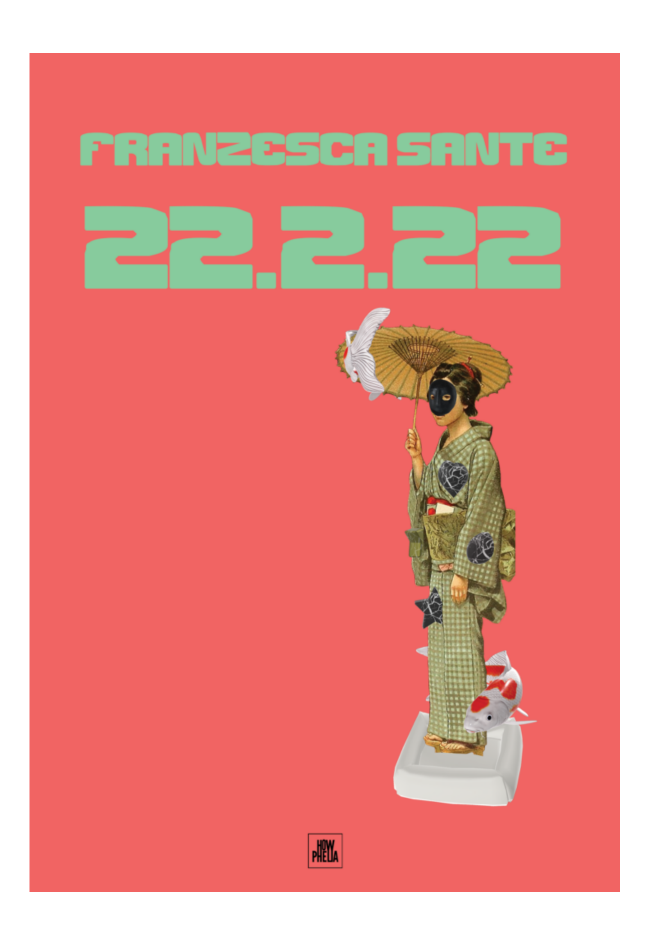
Metafisica della fisica, come dire che «Lâ??immortalità può morire» (Duras 1984): che ha fine nei corpi, con i corpi, per poi rinascere, essere e non-essere ancora con loro. E così, daccapo, da, per sempre: perché il «mondo bambino» Ã" sempre *en train de â??* «Iniziato di nuovo per sottoporsi allâ??origine» (Agnetti). Per questo, lo stesso *Punto della realtà â??* che la ragazza tenta per tre volte di fare verso la fine del libro â?? non finisce davvero, né sa fermare qualche conclusione: ma *nasce*, sempre ri-nasce-Ã"-non-Ã" insieme al mondo, ai corpi e alla lingua: «E, vedi, il nostro corpo, / il nostro corpo soltanto può dire / bianco, tellina, lontano / vento» (Santori 2007). Finito il corpo finisce il linguaggio, la pretesa di dire, il non-poter-dire: finito il libro, finisce la vita â?? ma solo per la *penultima* volta, «la penultima fine» (Mesa, citato in Augustoni 2015).

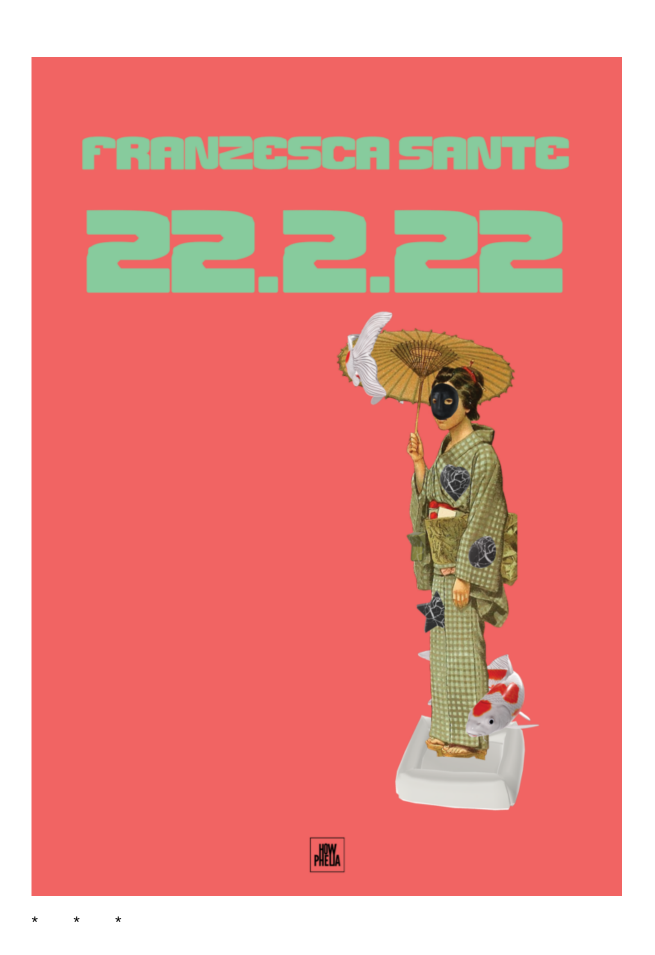
E *a questo punto* Ã" la stessa autrice a ritirarsi, a *finire*: «A questo punto che il libro Ã" finito, io mi vado a mettere il pigiama, entro sotto le lenzuola e spengo la luce e poi dormo» (*Postfazione*, p. 109). *Spengo la luce e poi dormo*: così lâ??autrice firma la propria lettera di addio, il proprio suicidio; perché il suo sonno Ã" la sua morte â?? e andando a dormire (morire) dopo lâ??ultima pagina, suicida sé stessa e il suo libro: va a stare, insieme ad Anna, al centro di *un niente che tutto sopporta*. Postfazione e postumità : la fine dopo la fine. Ma una penultima fine anche questa.

Poi, lâ??ultima (penultima) grande domanda: «Cosa resta» dopo tutto questo *finire*, tutta questa *penultimit*à ? «Ma che sarà della neve dei pini / di quello che non sta e sta là , in fondo?» (Zanzotto 1968). Una domanda martellante, che rimbalza di pagina in pagina per tutto il libro. «Resterà solo la poesia / non importa se la mia / o di altri», scrive Anna (p. 96, 9 % di batteria). Resteranno frantumate la lingua, le domande. Resterà il mondo-bambino che nasce, la lingua-bambina che nasce â?? che porta in seno le grandi domande, ancora e ancora. Chi era Anna Bartoli, Cosa resta, Che cosa stiamo a fare qui, chi, Ã", Essere, Chi.

cito, con un mio appunto, Franzesca: «La vita (scompare), la morte (non appare)», p. 92. Appare. E: «La tua morte, / che Ã" qualcosa, / esiste adesso e prima non câ??era», p. 73.

\* \* \*





Page 7

## Dalla sezione â??Quando mi vidi non câ??eroâ?•

COSA HA IMPORTANZA?
79 % di batteria. 4 luglio 2021
UPDAY DENKMARK, SLOVAKIA, ICELAND AND CURACAO ADDED TO QUARANTINE LIST

Insomma passerà tutto.
I giorni si susseguiranno tremendamente comeigiornichesisusseguirannotremendamente. Io non avrò tempo di esistere.
Dicono che il tempo non esiste.
Non câ??Ã" tempo, appunto, di esistere.
Ma tu raccontamelo adesso, ora, che solo qui, nella Venezia degli anni Venti quello che hai da dirmi non ha importanza gli ho detto â?? parla tu, io non so più cosa dire.

\*

QUANTE COSE ACCADONO UNA SOLA VOLTA? 40 % di batteria. 7 gennaio 2022 UPDAY MOST WONâ??T GET VACCIN UNTIL 2023, EXPERT SAYS

Il tempo passa. Ora. Ora. E ora.

E quella di cui finalmente ti racconto Ã" una storia molto vecchia.

Quello che stava per accadere nellâ??agosto 2054 era un evento storico secolare, di magistrale rilevanza â?? come molti altri negli ultimi 22 anni -, una â??primavoltità â?•, direbbe Gadda. Eravamo pronti. Eravamo in sollucchero, â??giulebbeâ?•, direbbe Gadda ci trovavamo a Istanbul

la gente finiva sempre per andare verso il mare sfregata a fissarlo e a confessargli i suoi pensieri tu câ??eri, turco, ellenico.

Ricordo perfettamente la forma delle nuvole astrali la mattina del 22 febbraio 2084. Lâ??immagine Ã" chiara, netta, estremamente reale, tangibile, in 32K. La posso anche rivedere, se voglio, con inquadratura macro, negli intervalli irti delle coste di velluto nere di pantaloni anni â??90; o in ultravioletto su un pezzo scadente di sashimi di salmone in un sushi bar dâ??Occidente. Le forme si ripetono come segnali.

lo ricordo perfettamente la forma delle nuvole la mattina del 22 febbraio 2024.

La figura, la silhouette. Si ripetono o sono io a vederle ovunque? O il mio cervello comincia a funzionare come una loop station? Quante cose accadono una sola volta? Le ipotesi sono lâ??unica cosa che non può sottrarsi alla realtÃ.

That Was Then This is Now.

\*

Dalla sezione â??Requiem per Sante Bartoliâ?•

15.

Oggi Ã" il primo giorno di morte di mio padre. Ã? bastato che la malattia lo abbia carezzato, posando delicatamente la sua gemma per farla avvizzire nella trachea, nei due bronchi polmonari, nei bronchìoli, in oltre tremila alveoli polmonari, nel polmone sinistro e nei suoi due lobi, nel polmone destro e nei suoi tre lobi, a sigillare nella carne lâ??ipotesi di un altro mondo. Ognuno scava senza impaccio la fossa del proprio destino con estenuante dedizione per seppellirvisi dentro.

\*

46.

Che sarebbe successo se fossi morto 20.000 anni fa? Saresti morto probabilmente per cacciare un mammut o un orso. Noi non vedendoti tornare ti avremmo cercato per i boschi e le cave dellâ??odierna Provenza. Il nostro gruppo veniva da una località più orientale, ma ci spingevamo fin lì durante la bella stagione, per cacciare. Ti avremmo trovato allora con la metà della mandibola sinistra strappata e gravi ferite sulla spalla e sullâ??omero, moribondo o già morto da almeno due giorni. Ti ho seppellito quella volta nella caverna di una falesia, riempiendo di ocra gialla le parti mancanti del tuo corpo e sistemando in posizione fetale, col capo rivolto a sud, così, se ti fosse andato di alzare gli occhi, avresti potuto guardare il mare. Avrei riempito il tuo giaciglio di gusci di ricci di mare, conchiglie marine e canini di cervo. Avrei sistemato bene la tua carcassa lunga e decorata e cucito tra la tua pelle e lâ??abito file di perle. Ho disposto, quella volta, allâ??altezza delle tue ginocchia e ai polsi, grossi pendenti dâ??avorio, facendo cura a mantenere la disposizione dei tuoi bastoni così come tu li indossavi: quattro in tutto

perforati tutti
da pezzi di corno dâ??alce
due sulla spalla sinistra, uno sul fianco e uno sulla schiena.
Infine, il tuo copricapo con i suoi pendenti.
Ti avrei abbandonato Iì, una volta cercato e trovato, moribondo o già morto da almeno due giorni.

52.

Ora che sei un calco vuoto ora di te vedo solo la poesia ora che sei progredito dirò lì câ??era la morte-creta.

\*

56.

E tutti i tuoi morti sono morti per abituarti allâ??idea della morte. La tua morte, che Ã" qualcosa, esiste adesso e prima non câ??era: su questa terra crea qualcosa per capire che qualcosa non câ??Ã" più.

•

Dalla sezione â??21.2.22â?•

COSA MI RENDE DIVERSA DA CIÃ? CHE NON VIVE? 30 % di batteria. Ore 17:04 WhatsApp Lauretta â??Hey, che fai oggi?â??

Mi dissi per sempre addio e uscii da casa non avrei mai voluto incontrare la persona che ero I would have never met the person I was non avrei mai voluto. Piove di una pioggia fine. Il mondo, un alone giallastro e scuro, Ã" largo un quarto di chilometro. La miopia Ã" una grande cosa, a volte ti permette di vedere oltre quello che gli altri vedrebbero troppo bene, sottovalutando le distanze. La lontananza delle cose vicine ero ben distante da casa ormai, quasi un quarto di chilometro separava me da quella che ero e quello di cui ti racconto Ã" una storia vecchia quanto il mondo ha quasi ventidue anni.

Ho dimenticato gli occhiali sul comodino, ma non posso tornare Terribile *Terrible Affreux Affreux*.

\*

COSA RIEMPIE IL VUOTO? 18 % di batteria. Ore 18.29 SCHERMATA SALVATA. TOCCATE QUI PER APRIRE NELLA GALLERIA Facciamo il punto sulla realtà II

I punti riempiono i vuoti il significato impone le pause il respiro si adegua al senso il senso riempie i punti con il suo respiro

\* \* \*

**Germana Dragonieri** Ã" nata a Bari nel 1996. Conseguita la laurea in Lettere a Bologna, nel 2021 si Ã" specializzata in Filologia moderna allâ??Università Caâ?? Foscari di Venezia con una tesi sulla poesia pugliese del Novecento, pubblicata nel 2022 col titolo *Lucciole. Il paradigma naturale nella poesia pugliese del Novecento* (Metauro, Pesaro). Dal 2022 Ã" dottoranda in Italianistica presso lâ??Università di Venezia con un progetto sulla poesia italiana degli anni Settanta.

**Franzesca Sante** (nata Francesca Sante) Ã" nata nel 1993. Oggi vive a Venezia, dove si Ã" laureata in Economia e Gestione dellâ??Arte con una tesi sul pubblico della poesia contemporanea. Ã? scrittrice, copywriter, uxwriter e presta le sue competenze negli ambiti della moda e della cultura gastronomica. Ha collaborato con MediumPoesia, Minimaetmoralia, Rapsodia, RadioRAI3 e Semicerchio.

## Categoria

- 1. Poesia italiana
- 2. Recensioni

Data di creazione Marzo 18, 2023 Autore carlo