
Â«Lâ??ago del mondo in meÂ» â?? Ospite: Italo Testa

Descrizione

 

 

 

Io penso effettivamente con la penna, perchÃ© la mia testa spesso
non sa nulla di ciÃ² che la mia mano scrive.

Wittgenstein, Pensieri diversi

 

 

 

S.P. Wittgenstein, nei Pensieri diversi da cui trae ispirazione questa nostra chiacchierata, si
mostra interessato a cogliere, quasi a sorprendere, il momento in cui Â«il pensiero (â?¦) lavora
per arrivare alla luceÂ». Mi piace immaginare che lâ??Ã ncora per questa risalita sia il verso.
Nella stessa opera, Wittgenstein precisa: Â«credo di aver riassunto la mia posizione nei
confronti della filosofia quando ho detto che la filosofia andrebbe scritta soltanto come
composizione poeticaÂ» specificando ulteriormente che Â«il lavoro filosofico Ã¨
propriamenteâ?¦ un lavoro su se stessi. Sul proprio modo di vedere. Su come si vedono le cose.
(E su cosa si pretende da esse)Â». Qual Ã¨ la tua posizione nei confronti di una concezione
della poesia come sguardo euristico in cui alla riflessione â??filosoficaâ??, in un senso molto
ampio e composito del termine, si intrecciano indagine estetica e formale? Recuperando
lâ??etimologia greca della parola, che si appoggia al verbo poiÃªin (fare), puÃ² la poesia
divenire esercizio di sguardo critico su di sÃ© e, di conseguenza, sul proprio modo di guardare
alla realtÃ ? Portando allâ??estremo limite queste riflessioni, il sÃ© resiste alla poesia?

Page 1
www.atelierpoesia.it



 

I.T. Penso che la poesia non abbia mai smesso di essere una forma di conoscenza, ma una
conoscenza che lavora al limite della luce, come scrive Wittgenstein. Quando scrivo â?? o forse meglio:
quando ascolto ciÃ² che la scrittura comincia a formulare â?? avverto un movimento che non ha a che
fare nÃ© con la trasparenza dellâ??introspezione nÃ© con la rappresentazione del mondo. Ã?
piuttosto un modo di affacciarsi sullâ??ignoto, e in questo gesto giÃ  mettere in discussione il sÃ© che
guarda.

Il poiÃªin, il â??fareâ?•, Ã¨ allora un esercizio formale ma anche etico: dÃ  forma non solo alla lingua,
ma al modo di stare nel mondo. Ed Ã¨ proprio nel dare forma che qualcosa della veritÃ  puÃ² accadere.
La poesia non dice â??ciÃ² che pensoâ?•, ma scompone il pensare, lo apre, lo attraversa.
Per questo, direi che il sÃ© non resiste alla poesia: o meglio, resiste quanto basta per essere
trasformato. La poesia Ã¨ una pratica di disidentificazione. Se non sarÃ² piÃ¹ mia Ã¨ il titolo del mio
ultimo libro. Il soggetto che ne esce non Ã¨ quello che vi Ã¨ entrato.

 

 

 

S.P. Come si tratteggia, nella tua poetica, il limite poroso tra esperienza privata e universalitÃ 
del linguaggio? Se poesia Ã¨ â??messa in formaâ??, in che rapporto sta il gesto poetico col
magmatico coagularsi dellâ??esperienza, personale e collettiva? Questo confine di difficile
definizione influenza in qualche modo la tua concezione della scrittura?

 

I.T. Non esiste, a mio avviso, una poesia â??personaleâ?• che non sia anche â??collettivaâ?•, cosÃ¬
come non esiste un dolore del singolo che non abbia echi in altri corpi, in altre vite. Il gesto poetico non
Ã¨ mai solo espressivo: Ã¨ trasposizione, traduzione di unâ??esperienza che, nel momento in cui si fa
parola, cessa di essere solo mia.

Ogni frammento dâ??esperienza, nel farsi linguaggio, diventa ponte, soglia, eco. Per questo possiamo
parlare di â??limite porosoâ?•: tra lâ??io e lâ??altro non câ??Ã¨ opposizione, ma intermittenza, zone di
intersezione. La poesia abita proprio questi spazi intermedi, dove il personale non si oppone
allâ??universale, ma ne Ã¨ attraversato. La forma Ã¨ qui decisiva: essa non â??contieneâ?•
lâ??esperienza, ma la trasforma, la mette in tensione.

 

 

 

S.P. Â«La realtÃ  non Ã¨ tenace, non Ã¨ forte, ha bisogno della nostra protezioneÂ», denuncia
Hannah Arendt ne Le origini del totalitarismo. Personalmente ritengo che, se esiste possibilitÃ 
di protezione, questa si realizzi soltanto affinando uno sguardo attento, capace di non

Page 2
www.atelierpoesia.it



dissimulare, che attraversa e fa suo il coraggio della testimonianza. Come ti poni nei confronti
del rapporto tra poesia e realtÃ ? Esiste, dal tuo punto di vista, una qualche forma di potere del
linguaggio poetico sulla realtÃ ?

 

I.T. Credo che il potere della poesia non sia quello di cambiare direttamente la realtÃ  nei suoi assetti
materiali â?? sarebbe ingenuo pensarlo â?? ma di interrogarne la forma visibile, la forma data, e quindi,
in un senso piÃ¹ profondo, di scardinarla, e far tremare cosÃ¬ anche il suo contenuto, per risonanza.

La poesia agisce in un altro tempo: non immediato, ma differito. Ã? una forza che lavora in silenzio,
come lâ??acqua che scava. Ed esprime una forma di resistenza alla forma visibile del mondo, ma non
come rifiuto della realtÃ , bensÃ¬ come cura della sua parte negata, non vista, non ancora nata.

Quando Arendt parla di proteggere la realtÃ , io penso al gesto poetico come a un atto di preservazione
del possibile, dellâ??altrove. Dire lâ??inascoltato, nominare ciÃ² che Ã¨ stato cancellato, aprirsi a
quanto deve ancora accadere, offrire ospitalitÃ  a ciÃ² che non  ha ancora cittadinanza linguistica: tutto
questo Ã¨ politica della parola, prima ancora che estetica.

La poesia non comanda sulla realtÃ , ma le fa spazio. La aiuta a farsi altra, a pensarsi di nuovo.

 

 

 

S.P. Per convocare un altro interessante pensatore del secolo scorso, câ??Ã¨ un passaggio di
Essere e tempo in cui Heidegger utilizza il termine cura per descrivere il modo in cui lâ??essere
umano si relaziona al mondo, agli altri esseri e a se stesso. Lâ??aver cura Ã¨ il modo in cui
lâ??uomo, in una modalitÃ  di esserci che Heidegger definisce â??autenticaâ??, si fa carico del
proprio essere e del suo rapporto col mondo. Esiste, secondo te, una relazione tra poesia e
cura? Eventualmente, quale accezione restituisci a questo termine nel suo rapporto col fare
poetico?

 

I.T. SÃ¬, penso che la poesia possa essere una forma di cura. Ma non nel senso terapeutico,
individuale, privatistico che oggi spesso si attribuisce al termine. NÃ© nel senso hedeggeriano della
relazione autentica con il mondo. Cura potrebbe significare qui attenzione radicale: uno sguardo che
non passa oltre.

La poesia, in questo senso, non Ã¨ consolatoria. Ã? piuttosto ospitalitÃ , spazio di ascolto per ciÃ² che
non trova voce altrove. Cura, per me, significa anche ritorno: tornare sulle parole, sulle cose, non
perchÃ© le si possieda, ma perchÃ© si continua ad amarle, nonostante tutto.

 

 

Page 3
www.atelierpoesia.it



 

S.P. Tornando a parlare di â??messa in formaâ??, come concepisci il rapporto tra poesia e altre
arti? Questo tema ha toccato la tua ricerca? Pensi possa esistere un linguaggio inclusivo che
non imponga confini allâ??espressione ma, al contrario, lavori sulla ridefinizione stessa del
limite?

 

I.T. Il confine per me non Ã¨ mai una barriera: Ã¨ sempre un luogo di scambio. La poesia ha tutto da
guadagnare nel dialogo con le altre arti, soprattutto oggi, in unâ??epoca in cui la compartimentazione
dei linguaggi sembra non bastare piÃ¹.

Nella mia pratica, il rapporto con la musica, le arti visive, il cinema Ã¨ sempre stato fertile. Non si tratta
di â??tradurreâ?• la poesia in un altro codice, ma di trovare intersezioni sensibili, risonanze. Esistono
zone liminali in cui la parola si fa ritmo, immagine, gesto.

Un linguaggio inclusivo non significa un linguaggio totale o neutro, ma un linguaggio poroso,
attraversabile, che accetta di contaminarsi per rigenerarsi. Penso che la poesia debba smettere di
difendersi: Ã¨ nel rischio, non nella purezza, che si rinnova.

 

 

 

S.P. Per concludere, vorrei proporti unâ??altra stimolante provocazione che Wittgenstein lascia
alle pagine dei suoi Pensieri diversi: Â«io non devo essere nientâ??altro che lo specchio nel
quale il mio lettore veda il proprio pensiero con tutte le sue deformitÃ  e riesca poi, grazie a tale
aiuto, a metterlo a postoÂ». A quale ipotetico rapporto col lettore senti di acconsentire
attraverso la tua poetica?

 

I.T. Posso riconoscermi in questa immagine dello specchio a patto di non intenderlo come riflesso,
 rappresentazione perspicua, ma come deformazione produttiva. Non cerco mai di dire al lettore cosa
pensare: semmai, spero che la mia scrittura lo metta in condizione di pensare qualcosa che non
sapeva di pensare, o di sentire qualcosa che era giÃ  lÃ¬, ma ancora inarticolato, in attesa di una
forma.

Il lettore non Ã¨ destinatario, ma interlocutore segreto. Scrivo sempre verso qualcuno, anche quando
non so chi sia, qualcuno che non Ã¨ ancora venuto. Non lo cerco, ma lo attendo. E se la poesia
funziona, Ã¨ perchÃ© tra chi scrive e chi legge si apre uno spazio terzo, uno spazio di risonanza, in cui
nessuno dei due resta uguale a prima.

 

 

Page 4
www.atelierpoesia.it



 

Nota. Il titolo della rubrica Ã¨ la rivisitazione di un verso tratto alla poesia La partenza, di Franco Fortini.

 

 

 

*        *        *

 

 

Estratto dalla terza parte di:
Se non sarÃ² piÃ¹ mia, Samuele Editore / Pordenone Legge, 2024

 

 

 

Dove non vedi, dove non sei

 

e apprendere come stare soli,
la presa della mano sul legno
bianco, il mondo che ci viene incontro
e cancella gli altri nella luce
declinante siamo profili,
figure immobili nel tempo

portiamo in giro le nostre teste,
i corpi abbandonati al sole
mentre lâ??erba ingiallisce nei campi
il tuo seno matura, sâ??ingrossa,
lascia una traccia sulla veste

 

e perdi latte mentre mi parli
quando cammini siedi o stai in piedi
sullâ??uscio sotto unâ??ombra obliqua

 

Page 5
www.atelierpoesia.it



e la sostanza bianca del mondo
si addensa allâ??orizzonte, disegna
una zona chiara nel cielo
dove non vedi, dove non sei,

 

quando la stesura del colore
non lascia varchi, nel tutto pieno
apprendere come ci si perde
in una casa, in una stanza,
sotto le insegne chiare del tempo
che trascolorano e svaniscono:

 

[â?¦]

 

 

 

*        *        *

 

 

Italo Testa Ã¨ nato nella provincia emiliana e vive a Milano. Tra i suoi libri di poesia Se non sarÃ² piÃ¹
mia (Pordenonelegge â?? Samuele editore), Onda statica (Zacinto Edizioni, 2022), quattro (oÃ©dipus,
2021), Teoria delle rotonde (Valigie Rosse, 2020); Lâ??indifferenza naturale (Marcos y Marcos, 2018);
Tutto accade ovunque (Aragno, 2016), La divisione della gioia (Transeuropa, 2010; nuova edizione
aumentata, Industria & Letteratura, 2024). Tra i suoi contributi saggistici, Autorizzare la speranza
(Interlinea 2023), e la curatela del volume Habits (Cambridge University Press, 2021). Direttore della
rivista Â«Lâ??UlisseÂ», Ã¨ coordinatore del lit-blog Le parole e le cose, e insegna filosofia teoretica e
teoria critica allâ??UniversitÃ  di Parma.

 

 

Silvia Patrizio nasce a Pavia nel 1981. Dopo il liceo classico si laurea in filosofia, specializzandosi
successivamente in filosofie del subcontinente indiano e lingua sanscrita. â??Smentire il biancoâ??
(Arcipelagoitaca, 2023), la sua prima raccolta poetica, con prefazione di Andrea De Alberti e
postfazione di Davide Ferrari, vince la III edizione del premio nazionale Versante ripido (2024) e il primo
premio assoluto alla XVI edizione del premio nazionale Sygla â?? Chiaramonte Gulfi (2024),
classificandosi anche al primo posto nella sezione poesia edita del medesimo premio. Suoi testi

Page 6
www.atelierpoesia.it



compaiono su diversi lit-blog e riviste, sia cartacee che online, tra cui Lâ??anello critico 2023 (Capire
Edizioni, 2024); Metaphorica â?? Semestrale di poesia (Edizioni Efesto, 2024); Gradiva â??
International Journal of Italian Poetry (Olschki Edizioni, 2023); Officina Poesia Nuovi Argomenti (2023);
Inverso â?? Giornale di poesia (2023); Universo Poesia â?? Strisciarossa (2023). Fa parte della
redazione di Atelier Online.
Tutte le sue passioni stanno nei dintorni della poesia.

 

 

 

*        *        *

 

 

Â© Foto di proprietÃ  di Dino Ignani

Categoria

1. Interviste
2. L'ago del mondo in me
3. Poesia italiana

Data di creazione
Gennaio 9, 2026
Autore
silvia

Page 7
www.atelierpoesia.it


